R

IRRECONCILIABLES

Presentacion para la lectura de Ismael Kati

En 2004 llegué a casa de Ismael Kati en Tombuctu en busca de una biblioteca de manuscritos y
de un historiador de singular discurso. Alli encontré un hombre tremendamente agobiado por el peso de
su responsabilidad con el patrimonio, a causa del fanatismo y la guerra, pero un hombre que queria reir y
reirse de si mismo desplegando, bajo mis obstinadas preguntas, una obra poética de voz original e
inédita.

Aqui ya se ha hablado de Fondo Kati, en cuanto que biblioteca que produce los desvelos a este
amigo que conoci hace doce afos. En mi intervencion, lo que nos interesa es dar algunas claves para
abordar su poética. Me alegro mucho, querido Ismael, que ese suefio que entonces me expresabas, por
poder delegar algun dia responsabilidades y trabajo, puede estar hoy mas cerca que nunca gracias a
tantos esfuerzos, a pesar de haber sufrido la amenaza del fanatismo tan recientemente. Sin embargo, por
mucha carga que suponga, nunca te libraras de ser quien eres. Deben ustedes saber que, ya entonces,
queria retirarse al pueblo para sentarse a leer y pensar junto al rio Niger en su remanso. Hoy, mas que
nunca, el caracter mistico de su palabra se acentta en una trilogia francesa, aun por traducir, cuyo primer
libro se encuentra accesible aqui en Malaga en Ediciones del Genal, Une cabane au bord de I'eau.

La trayectoria poética de Ismael tiene dos etapas diferenciadas, una de juventud en la
dramaturgia y la ideologia, mientras cursa en la escuela INA de Bamako, en linea con el desencanto de
los procesos de independencia ya entrados los ochenta, que termina mientras se convierte en historiador
y se ocupa de la biblioteca reunificada. Y otra mas reciente, que comienza en 2006, cuando se decide a
publicar poesia de nuevo en maRemoto, de la Diputacion Provincial.

En esta seleccién de poemas realizada sobre su mesa en Tombuctl, Las lamentaciones del
viejo Tombo, ya dabamos algunas claves para desentrafiar su discurso. Dos tradiciones integradas, por
una parte su vivencia de la tradiciéon sonray del rio Niger como Arcadia perdida en la infancia, que supone
la contemplacion nostalgica del mundo mitico y animista desaparecido de las culturas africanas. Y, sobre
ella, construido con los ladrillos acumulados durante una vida, la educacion en la escuela occidental,
primero francéfona y después hispanica, en un ambito ciertamente musulman, pero en estrecha cercania
al pensamiento del socialismo panarabista y la escuela de sufismo representada por Tierno Bokar. Por
encima de ambas tradiciones, a nadie se le debe escapar, encontramos las duras condiciones sociales de
su pais de origen, Mali, con recurrentes sequias, hambrunas, bandidaje y guerra, sufridas con
desesperacion por quien hereda un legado familiar, un tesoro, deberiamos decir, que fehacientemente le
remite tanto a la estirpe de los hijos de Vitiza, en Espafa, como a los monarcas africanos del siglo XVIy
los hebreos que, enlazados al comercio, vivieron en Tombuctu.

Con estos mimbres, el poeta ordend su primera publicacion en castellano como un completo
manifiesto filoséfico. Desde el pesimismo resignado y el vacio espiritual, le emigracion, la desaparicion de
la humanidad, de sus valores y la muerte de los dioses; desde un nihilismo angustiado a causa del horror
infligido por la implacable naturaleza y el propio hombre sobre el hombre, desde la arbitrariedad de todo
cuanto acontece, los poemas cruzan el desierto que conduce a la edificacion de una ética y una estética

del vivir de corte hedonista, en la tradicion de Aristipo de Cirene, Omar Khayyam y los poetas del gozo de



la tradicion arabe y occidental. Fildsofo no es quien construye una metafisica por medio de una propuesta
epistemoldgica; filosofo es quien vive como un sabio el desapego por el mundo y uno mismo, en el retiro
del eremita con la sabiduria requerida para atrapar la sensualidad de los sentidos en el canto del pajaro y
el olor de la hierba nueva. Su obra poética es, por consiguiente, la expresion de una vivencia volcada en
la compasion, la tolerancia y la risa, con un lenguaje ritmico y un método quietista anclado en las
tradiciones que constituyen su personalidad.

Todo esto en cuanto a la esencia, a la materia poética. Ahora bien, siempre que construimos nos
comprometemos con la forma. Si la forma de componer tiende a la consecucion de la belleza, la accién
de construccion cobra un sentido placentero completo, de corte mistico; en forma inmediata y como guia
para la vida recta del pensador. La pluma entintada del caligrafo, el cincel del escultor, la vida del filésofo,
todos realizan un acto estético puro, una forma de rozar la belleza intangible en la propia vida, en el
construir del vivir cotidiano. Y, entre las artes, la musica, representacion creativa de mayor universalidad.
Aqui hay que aclarar algo. Quizas, en nuestra completa ignorancia, no sepamos que en las culturas
africanas la palabra es creacion, es ritmo y es musica; esto lo expreso el poeta Leopold Sedar Senghor. Y
para nuestro autor la musica es una de sus mayores debilidades secretas. En nuestras religiones el
Verbo es de Dios y estaba en Dios, en el animismo el Verbo es del hombre, constituye su distincién en el
cosmos, no ha sido usurpado. Con la palabra se despierta y desactiva una mascara ritual, con un
encantamiento escrito se construye un amuleto, con su hechizo el herrero fabrica puntas infalibles. De
esta forma, la voz del poeta canta una letania iniciatica y repetitiva comun a todas las misticas, donde, a
través del trance, se alcanza la experiencia mistica. Pero también, y esta conjuncion resulta
verdaderamente original, integrada por la musica serial y dodecafénica, a la que es muy aficionado. El ya
lo sabe, porque esta publicado, que me resulté francamente sorprendente llegar y conocer a alguien en
Tombuctu escuchando a Olivier Messiaen, Shoemberg y Varese.

Liberarse de unas responsabilidades que le abruman desde su juventud, escapar de la
amenaza, marchar a una cabafa al borde del rio, retomar asi el tiempo para escribir y escuchar el paso
de las nubes, era y sigue siendo lo que verdaderamente necesita, lejos de la agobiadora vida publica del
conservador de Fondo Kati en Espafia. En su incipiente nueva trilogia el autor esta reelaborando las
anotaciones que realizé a vuelapluma, en plena guerra tuareg de la década de los noventa, con la
experiencia de haber tenido que huir y partir al exilio hace tan solo tres afios, tras la instauracion del
Estado Islamico en el norte de Mali. Con un lenguaje desgarrador cuenta cémo las nifias se vendieron por
las esquinas por una hogaza de pan, como los vecinos partieron del mundo, como las madres
abandonaron a sus hijos y los padres quedaron insepultos sobre la arena, para luego, tomando la
perspectiva del filésofo hedonista, brindar por la espiga y el vino, celebrando con sabiduria que, al cabo,
se encuentra a salvo en la tierra de sus mas remotos antepasados. La cabafia, el refugio, va a ir cediendo
paso a una vision panteista, donde la naturaleza desacralizada por el hombre moderno ocupa, por un
lado, el origen de los desajustes humanos, asi como el locus amoenus apropiado para encontrar la paz
interior, con débitos evidentes en Whitman, Thoreau y Francisco de Asis. Y el forzoso sincretismo de su
formacion humanistica conduce a la combinacion de numerosas tradiciones, animista, hindu, hebrea,
islamica y cristiana, en busca de esa verdad universal captada a lo largo y ancho del globo sin importar el
color ni la condicién humana.

Y no les entretengo mas. Con la seguridad de que podran sacar el mejor provecho de sus

versos, agradezco su atencion y cedo la palabra al autor.



Luis Temboury
Malaga, 27 mayo de 2016



